
                                     
 هوالطيف                                                         

             
                     سلامت معنوي                

                 

 
                                                                                                                          

 اداره سلامت معنوي-دفترسلامت جمعيت،خانواده ومدارس

 

 بـیـمـار تـو را دیـدم و بیمار شدم چـشـم         خـال لبت ای دوست گرفتار شدم مـن بـه 
 هــمـچـو مـنـصـور خـریـدار سـرِ دار شـدم          فـارغ از خـود شدم و کوس اناالحق بزدم

 بـه جـان آمـدم و شـهـره بـازار شـدم کــه         غـم دلـدار فـکـنده است به جانم، شرری 
 که من از مسجد و از مدرسه، بیزار شدم          ـیـخـانـه گـشایید به رویم، شب و روزدرِ م

 خــرقــه پــیــر خـرابـاتـی و هـشـیـار شـدم          جـامـه زهـد و ریـا کَنـدم و بـر تـن کـردم
 کــار شــدمآلــوده مــدد از دم رنــد مــی          واعــظ شـهـر کـه از پـنـد خـود آزارم داد
 مـن کـه بـا دسـتِ بت میکده، بیدار شدم          بــگــذاریـد کـه از بـتـکـده یـادی بـکـنـم

 )س( امام خمینی

  زمزمه تحول 
  

 

 

 

 

 

 

 
 

 گل، دفتر اسرار خداوند گشوده است

 اي از پند گشوده است صحرا ورق تازه

 تقرير اديبانه برهان معاد است

 .فصلي كه نسيم از پي اسفند گشوده است

 

شوند. زمين، بار سنگين  تپد و درختان به ميلادي دوباره فرا خوانده مي نبض باغچه مي

كند ... و بهار  دريغش را ارزاني زمين مي بينهد و آسمان، خورشيد  خويش را وامي

 آيد. مي

بين نباشد و  آيد؛ چنان ناگهان كه اگر چشمي حقيقت آيد و هميشه ناگهان مي آري، مي

 شنود. گاه زمزمه آمدنش را نمي گوشي راز نيوش، هيچ

آوريم و به  رويم؛ قرآن به سفره مي ازش ميورسد چون هميشه و ما به پيش از راه مي

 خوانيم تا بشنويم زمزمه زيباي تحول را... . الش دعاي تحويل سال مياستقب

رويم تا از جشن شادي طبيعت سهمي نصيبمان شود و اگر اهلش باشيم،  ازش ميوبه پيش

 نصيب جانمان نيز خواهد شد.

رويم به اميد آغازي ديگر؛ سالي ديگر و اگر سعادتي رفيق راه باشد،  ازش ميوبه پيش

 جانمان را جلايي تازه بخشد.تحولي كه جوهر 

خواهيم در  كران آفريدگار بزرگ و از او مي رويم با اميد رحمت بي ازش ميوبه پيش

نصيبمان سازد و هديه سال جديد را اجابت دعايمان قرار « حال جديدي»، «سال جديد»

 «.حَوِّلْ حالَنا اِلي اَحْسنَِ الْحالِ »دهد كه: 

 

 

 

 پيامبر اسلام )ص(

کروا ذکر النشور(ذ)اذا رايتم الربيع فا
 

هنگامی که بهار را ديديد پس بسيار به ياد » 

 «برانگيخته شدن باشيد. 

 



 

  زمزمه تحول 
  

 

 القُلُوبِ وَ الابَصارِ يا مُقَلِّبَ 

 يا مُدَبِّرَ الَّليل وَ النَّهارِ 

 يا مُحَوِّلَ الحَولِ وَ الاحَوالِ 

 حَوِّلْ حالَنا اِلي اَحسنَِ الْحالِ 

 

 كني، اي خدايي كه چشم و دل را دگرگون مي

 كني، اي خدايي كه شب و روز را تدبير مي

 كننده سال و حال آدميان، اي دگرگون

 ها دگرگون كن. بهترين حالحال ما را به 

 

 
 هار آغاز است و پايان؛ شروع است و خاتمه و شكوه است و شادي!ب

بيني كه  هاي رنگارنگ را مي بهار؛ يعني اينكه اگر از گناه چشم پوشي، فوج فوج گل

 بر دامنه صحراها روييده است و قناري كه... 

به آسمان تازه فروردين و بهار؛ يعني اينكه دلت تنگ نباشد از همه چيز؛ نگاه كن 

 ببين آيات روشن آفريننده را؛

 يعني به گل بنگر و در پي آن ظاهر روشن و آفرينش شگرف، به شكوه خالق بينديش؛

 كند؛ ها را روان مي سان كه خداوند برف يعني روان شو، آن

 پرورد؛ سان كه زمين، ريحان و سبزه مي يعني سبز شو، آن

 ها؛ ده خرمييعني خرم شو به پاس آفرينن

 هايت و جانت را نو كن؛ يعني جامه

يعني بهار باش؛ يعني نگاه كن و خويش را و آغاز و انجام خويش را در آينه معاد 

 زمين بنگر؛

هاي بلورين اشك كودكان  چكان، تو را به ياد قطره هاي آب يعني بلورهاي برف و قنديل

 بيندازد؛

 بيندازد؛ ، تو را به ياد پيرانسالهاي كهن يعني درخت

 جامه باشد؛ تو، يادآور يتيمان بي نويهاي  يعني لباس

 يعني معاد كن؛ خودت عود كن؛ خودت بازگرد؛

 ديدي، اين بار به چشم جان ببين؛ يعني هميشه اگر به ظاهر مي

 و به حال ديگر بينديش؛« حول حالنا»يعني بگو: 

شده در حصار زمان  ت گميعني سبزه، سبزي جان را به يادت آورد و هواي تازه، روحاني

 را؛

 يعني نه فقط به گل و برگ، كه به ساقه و ريشه نيز بينديش؛

 «يا مقلب القلوب...»يعني به آستان لطف خداوندي پناه ببر و بخوان: 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  زمزمه تحول 
 

 

گويند، شماييد! حكايت بهار، حكايت شماست و  بهار، حكومت خداست؛ اين بهار كه مي

نبودتان.نماز براي آن نيست كه تمام روز در قيام و ركوع و  بود و نبودش، بود و

شود، پيوسته با تو  سجود باشي، بلكه بايد آن حالتي كه در نماز ظاهر مي

باشد.حكايت بهار هم، همين است. بهار نيامده است كه تمام شود. آن بهار كه دوام 

ست.فتواي بهار، نگيرد، بهار نيست؛ ادامه بهار، شور و شهود و شكوفايي زندگي ا

زند. بهار آن است كه  هاي خاك، از بيداري بهار موج مي بيداري است. سرنوشت چشم

 خود ببويد؛ نه آنكه تقويم بگويد!

آشوبد و بوي بيداري و بركت بهار عالم  صداي پاي بهار، خواب و خيال خزان را برمي

خيزد و  شته برميخورد؛ فر شود؛ خاك، تكان مي گيرد. باد، بيدار مي را به خود مي

گيرد و هيچ انديشه سبزي، در تاريخ نيست كه رد پايي از  اي مي آزادي جان تازه

تر از شهيد، هيچ دستي، در بهار، گلي نكاشته  بهار آزادي برآن نبوده باشد و سرخ

 است.

تكاني بهار، آب و جارو كردن بايدها و نبايدهاست. ديد و بازديدهاي زندگي،  خانه

شود. خانه بهار، درون شماست! خورشيدها را خبر كنيد. پرنده با  نمي بدون سرزندگي

جا  هاي بهار، همه كند! بر بال هايش و انسان با همت بلند خويش پرواز مي بال

تماشايي است. تقدير بهار، تقدير شماست. بهار، شماييد! اين گناه بهار نيست كه 

خواهد.  مي« حركت»! رسيدن، دمد بار مي يم تنها يكوبر ساكنان زمين، در هر تق

هايش ـ هرچند سربسته ـ به قدر يك عالم حكايت  هميشه در كار است و غنچه« بهار»

 دارد.

 

و در  است« سماء»و « سموات»، رمز «سين»هفت آسمان؛ زيرا هفت سين، رمزي است از 

 .ماهيبالاي سفره، قرآن و آيينه و 

 

 عرفان نظرآهاری

خداوند گفت : ديگر پيامبری مبعوث نخواهم فرستاد ، آن گونه که شما انتظار 

  جهان هرگز بی پيامبر نخواهد ماندداريد اما 

وآنگاه پرنده ای را به رسالت مبعوث کرد.پرنده آوازی خواند که در هر نغمه 

اش خدا بود عده ای به او گرويدند و ايمان آوردند.و خدا گفت اگر بدانيد 

 با آواز پرنده ای می توان رستگار شد.حتی 

خدا رسولی از آسمان فرستاد . باران نام او بود همين که باران ، باريدن 

گرفت آنان که اشک را می شناختند رسالت او را دريافتند پس بی درنگ توبه 

کردند و روح شان را زير بارش بی دريغ خدا شستند .خدا گفت : اگر بدانيد 

 می توان به پاکی رسيد. با رسول باران هم

خداوند پيغامبر باد را فرستاد تا روزی بيم دهد و روزی بشارت . پس باد 

روزی توفان شد و روزی نسيم و آنان که پيام او را فهميدند روزی در خوف و 

روزی در رجا زيستند .خداوند گفت : آن که خبر باد را می فهمد قلبش در بيم 

 ن چنين است .و اميد می لرزد  قلب مومن اي

و گل چنان از رستخيز ک برانگيخت تا معاد را معنا کند خدا گلی را از خا

گفت که هر از آن پس هر مومنی گلی که ديد رستاخيز را به ياد آورد .خدا 

 گفت : اگر بفهميد تنها با گلی قيامت خواهد شد .

د و خداوند يکی از هزاران نامش را به دريا گفت . دريا بی درنگ قيام کر

چنان به سجده افتاد که هيچ از هزار موج او باقی نماند . مردم تماشا می 

کردند عده ای پيام را دانستند پس قيام کردند وچنان به سجده افتادند که 

خدا گفت : آن که به پيغمبر آبها اقتدا کند به .هيچ از آنها باقی نماند 

 بهشت خواهد رفت .

ت : جهان آکنده از فرستاده و پيغمبر و یاد دارم که فرشته ای به من گف

مرسل است ، اما هميشه کافری هست تا بارش باران را انکار کند و با گل 

 بجنگد ، تا پرنده را دروغگو بخواند و باد را مجنون و دریا را ساحر . 

اما هم امروز ايمان بياور که پيغمبر آب و رسول باران و فرستاده باد برای 

 ی است .ايمان آوردن تو کاف



  زمزمه تحول 

 

 
 بهار، آشکارترين تجلی سلام خداوند است

 
 

 (85)يس: «. سلامٌ قَوْلاً مِنْ رَبِّ رَحيمٍ؛ ]خطاب به بهشتيان:[ سلامي از جانب پروردگار مهربان»

 (97)صافات: «. سلامٌ عَلي نُوحٍ فِي الْعالَمينَ؛ سلام بر نوح در ميان جهانيان»

 (805)صافات: «. إِبْراهيمَ؛ سلام بر ابراهيمسلامٌ عَلي »

 (887)صافات: «. سلامٌ عَلي مُوسي وَ هارُونَ؛ سلام بر موسي و هارون»

 (827)صافات: «. ياسينَ؛ سلام بر پيروان الياس سلامٌ عَلي إِلْ »

خوش آمديد، در آن سلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوها خالِدينَ؛ ]خطاب به اهل تقوا:[ سلام بر شما، »

 (97)زمر: «. درآييد ]و [جاودانه ]بمانيد[

 (6)قدر: «. سلامٌ هِيَ حَتّي مَطْلَعِ الْفَجْرِ ]آن شب[ تا دم صبح، صلح و سلام است»

، در چارچوب بينش توحيدي و عمل مبتني بر اعتقاد و ايمان مذهبي قابل «عيد»مفهوم 

و در فرهنگ اسلامي به معناي « ازگشتب»و « عود»تفسير است.عيد در لغت به معناي 

بازگشت به معبود است كه اين دو از مفاهيم خاص بينش توحيدي هستند. به بيان ديگر، 

هرگاه انسان به سوي خالق خود بازگردد و از گناه باز ايستد؛ يعني به فرمان الهي 

امير خدا رها شود و به پاداش الهي دست يابد، عيد اوست. « وعيد»گردن نهد و از 

كُلُّ يَومٍ لا يُعصَي اللُّّ فِيه فَهُو عِيدٌ؛ هر روز كه در »فرمايد: السلام مي مؤمنان علي عليه

 «.آن، نافرماني خدا نشود، آن روز عيد است

 چرا هفت تا سين و عدد هفت 

طبقه زمين و آسمان اشاره مي  9درباره خلقت جهان به  4خداوند در سوره قاف آيه 

هفت مرحله  -هفت هاي مقدس ديگري هم مثل هفت بار طواف خانه خدا  كند و علاوه بر آن

هنگام سجده هفت نقطه از بدن روي زمين قرار مي گيرد كه نقاط مقدس ناميده  -عشق 

 .......مي شوند و

 سين هاي سفره هفت سين
هر يك از عناصر هفت سين به نماد خاصي در فرهنگ شرقي و فلسفه اشراق اشاره مي كند 

كه بايد از ظاهر سفره پا بيرون نهاد تا به رازها ي نهفته و نكته هاي نگفته آن 

دست يافت . هفت سين يك سفره حقيقي و صميمي است و چيزي مستقل از كار ، زندگي 

ره هفت سين نماد يك زندگي كامل است كه با عمل روزانه و ملموسات حيات نيست . سف

 به هر يك از سين ها مي توان به يك برنامه جامع براي چگونه زيستن دست يافت . 

 سنجد سين اول ، نماد فرازنگي و زايش

در روايات مي خوانيم نخستين خلقت خداوند عقل بوده است . از طرفي در طب قديم و 

ده عقل و حافظه شناخته شده است .پس سنجد به عنوان جديد سنجد به عنوان تقويت كنن

نماد خرد و فرزانگي و سنجيده عمل كردن قبل از همه سين ها بر سر سفره هفت سين مي 

 نشيند . 
 سيب سين دوم ، نماد سلامتي

همه اين جمله را بارها شنيده ايم كه هر كس روزي يك سيب بخورد به طبيب نيازي 

بي به شهر سلامتي است . مفهوم آن بر اين استوار شده كه ندارد . سيب كليد راه يا

 تن و جان و جامعه انساني را از گزند و آسيب دور مي سازد . 

 سبزه سين سوم ، ياد آور سبزي و نشاط
سبزه نشانه خوش اخلاقي ، خرمي و شادي است اما رنگ سبز و سبزه در سراسر حوزه 

ده چنانچه در ايران و بسياري كشورها رسم مديترانه و يونان رنگ دل دادگي شناخته ش

 . است براي مسافران در هنگام بازگشت سبزه مي اندازند و به او هديه مي دهند
 سمنو سين چهارم ، سمبل قدرت

بشر همواره در آرزوي تواتنمندي بوده است . سمنو غذاي مقوي است از آرد و گندم 

و سرشار از ويتامين اي و مواد تهيه مي شود ، به آن غذاي مرد آفرين مي گويند 

 . مغذي است و سمنو نماينده اي از جهان قدرت بر سفره هفت سين مي رود
 دوري از آلودگيسير سين پنجم ، نماد 

ماد گندزدائي و دوري از آلودگي نسير براي ما بيانگر عدم تجاوز به حقوق ديگران و 

 .ست
 سركه سين ششم ، نماد تسليم و رضا

راب و اشك گريه استفاده مي شود ادبيات و امثال ايراني در توصيف اضط» از سركه در 

سركه بر سر خوان نوروزي . و مولانا از گريه و زاري با عنوان سركه فشاني ياد مي كند

 ما را به پذيرش ناملايمات زندگي و تسليم و رضا در برابر سختي ها دعوت مي كند
 سماق ، سين هفتم ؛ سنبل صبر

كه بر سفره هفت سين مي رود سماق سنبل صبر و بردباري است . سماق آخرين سيني  

 در ضرب المثل آمده و سماق مكيدن حكايت از دعوت كسي به صبر و بردباري دارد
 



است؛ يعني بهترين و زيباترين « الحالافضل»آيد كه هايي پيش ميدر گذر عمر، لحظه

هاي ناب و خالص تفكر در است. لحظه« هاي انديشيدنلحظه»هاي زندگي يك انسان و آن لحظه

هايي كه هايي كه هر يك شايد بيش از همه عمر ارزش دارد؛ لحظهطبيعت و در انسان؛ لحظه

انديشد. به قالبي هايش به زيستن و چگونه بودن ميانسان فارغ از زندگي و گرفتاري

انديشد كه آيا آن قالب، ظرفيت روح ميخواهد روحش را در آن شكل دهد. انديشد كه ميمي

و انديشه او را دارد؟ آن قالب از چه چيزي بايد باشد: خاك، شيشه، آيينه، هوا، 

 كدام؟زيبايي، عظمت، نيكي، عشق يا هيچ

گيرد! او روح خدايي دارد؛ چون خدا از روح ها، جاي نميگونه قالبروحش هرگز در اين

در او خانه گزيده و مگر روح خدايي در هر قالبي، « روح اللّ»خود در او دميده است. 

هايي كه يك راز ـ گيرد؟ در طول حيات انسان، تنها لحظههرچند عظيم و جاويدان، جاي مي

ايم. هاي زندگي ماست، تنها آن دم است كه ما زندهكنيم، لحظههرچند كوچك ـ را كشف مي

كند و احساس را انسان را مكدر ميوگرنه هرچه هست، تكرار است و تكرار.تكرار، خاطر 

« غذاي روح»سازد. همين تكرار، آزارد و بوي كهنگي و ملال را در مشام روح جاري ميمي

مان را معنا دهد و زندگيبخشد و جانمان را صيقل مينيز هست. احساسمان را جان مي

اي را به چشم بخشد، ولي به شرط آنكه با هر تكرار، از رازي پرده برداريم، ناديدهمي

اي را بخوانيم و  سرّي از اي را به گوش دل بشنويم و ناخواندهجان ببينيم، ناشنيده

اسرار زيباي طبيعت را كشف كنيم. تنها در اين صورت است كه با هر تكرار، به مقام 

شويم؛ زيرا با هر تكرار، طبيعت و سپس خويشتن را بهتر و نزديك مي« احسن الحال»

هاي افسرده درختان يم.و نوروز يك تكرار است؛ تكرار زيباي طبيعت. شاخهشناسبيشتر مي

هاي عريان و رودها و جويباران خشكيده و پريده و رنجور پرندگان و زمينو اندام رنگ

پيش « احسن الحال»گيرند و به سوي راكد، ناگهان با نفس مسيحايي نوروز دوباره جان مي

است. « محول الحول»توانيم در آن باشيم.نوروز يك ه ميروند؛ احسن الحالي كه هر لحظمي

گرداند. نوروزي كه گياه، زمين، خاك، نوروز است كه طبيعت را به زندگي دوباره برمي

برد، كند و به سوي احسن الحال ميحيوان، دريا، خشكي و خلاصه همه طبيعت را دگرگون مي

، سزاوار است كه چنين باشد؛ به آيا نبايد ما را نيز با هر تكرار متحول كند؟ چرا

اند، به سوي هاي مختلفهايمان را كه در طول سال، در حالها و ديدهتر، دلشرط آنكه پيش

هدايت كنيم. نوروز، معجزه بزرگ طبيعت است. نوروز، معجزه بزرگ « هابهترين حال»

 ترين معجزه خدا در طبيعت است.خداست. نوروز، بزرگ

مان، خون حيات دويده هاي زندگي. اينك در كوچه باغشويمي بهار آوارنگ و همكاش هم

ان را به آن كوچه مهاي ما هم، حتي اگر خوددهد. دلاست. طبيعت، آمدن بهار را مژده مي

 دهد.، زمزمه فصل نو سر ميمبزني

آورند. ها با دست خود، خزان مياگر باور نداريد، سري به درون خود بزنيد. بعضي

مردگي حالي، نااميدي و دلروند. افسردگي، بيا پاي خويش، به سوي پاييز ميها ببعضي

چشد؟ مگر است. كدام انسان طعم رنج و تلخي ناكامي را نمي« خزان دل»هاي همه نشانه

نيافتني و بلند پروازانه( قرار است انسان هرچه را آرزو داشت، )هرچند آرزوهاي دست

بذر »، «مزرعه حيات»اختيار ماست، اين است كه در فراهم باشد؟ آنچه در دست و در 

هاي نورَسته اميد، آب مسموم نرسانيم. ما اگر باغبان وجود نيفشانيم و به ساقه« بدي

؟ راه مقابله با آنها را مشناسيها را مي؟ آفتمداني، آيين باغباني ميمخويش هستي

ان عمر، بايد زمين را از علف هاي رويش در بوست؟ مگر نه اينكه براي كشت دانهمدانيمي

توان زندگي ان چيست؟ چگونه ميمها و خس و خاشاك پاك كرد؟ خار و خس صحراي وجودهرزه

 را بهاري كرد؟

بخشد. آيا ما نيز بخشي از آنچه رسد، به همه جا و همه چيز روح و طراوت ميبهار كه مي

تنها مخصوص « جشن»؟ مببخشيديگران  به مها ـ حاضريها و داراييموهبتاز  ـمرا داري

يك روز و يك هفته خاص نيست. اگر از دست ما خيري به ديگران برسد، آن روز هم عيد 

را از خود دور « غرور»و « تكبر»، «خودخواهي»آفت  ماست و بايد جشن گرفت. اگر بتواني

د را لمس خواهد كرد. اگر ديگران را در شادي خو« نسيم بهار»، باغ زندگي ما هم مكني

؛ اگر با خويشاوندان و آشنايان، باب رفت و م؛ اگر در غم ديگران شريك شويمشريك كني

ها را پاس ؛ اگر صفاي محبتمها را هدر ندهيها و دوستي؛ اگر آشناييمآمد را باز كني

گرفته دردمندان، گره ؛ اگر از پيشاني غممها لبخند بكاري؛ اگر بر چهرهمبداري

« بهاري»؛ نه تنها آنها را مدردي كنيدلي و همان هم؛ اگر با گرفتارمبگشايي

قلب »اي به اندازه هيچ سرمايه. مايان مهمان كردهم، بهار را هم به خانه خودمايساخته

و هيچ چيز همچون يك دل آغشته به كينه و حسد و  بها نيستگران« زندگي پاك»و « پاك

 ارزش نيست.بدخواهي، منفور و بي

 بهاري باد.دلهايتان هميشه  

 

  زمزمه تحول 
 

  



  زمزمه تحول 

    

 هفت سین 
عموی من زنجيرباف بود. او همه زمستان برف ها را به هم بافت و سرما را به سرما، گره زد و يخ 

را به زنجير کشيد و پرنده ها را به بند و آدم ها را اسير کرد. را به يخ دوخت. و هی درختان 

جهان را غل و زنجير و بند و طناب او گرفت. ما گفتيم: ای عموی زنجيرباف! زنجيرهايت را پاره 

کن که زنجير، سزاوار ديوان است، نه آدميان که آزادی، سرود فرشتگان است و رهايی، آرزوی 

رفتار بندهای خود بود و هيچ زنجيربافی نيست که خود در زنجير انسان. او نمی شنيد، زيرا گ

 نباشد.

فصلی گذشت و سرانجام او دانست تنها آنکه سرود رهايی ديگران را سر می دهد، خود نيز طعم 

رهايی را خواهد چشيد. پس زنجيرهای خود را پاره کرد و زنجيرهای ديگران را هم. و آنها را پشت 

پرنده آزاد شد و درخت آزاد شد و بابا آمد، با صدای بابونه و باران با  کوه های دور انداخت.

صدای جويبار و قناری. و با خود شکوفه آورد و لبخند.عموی زنجيرباف، زنجيرهای پوسيده و خودِ 

کهنه اش را دور انداخت؛ و از جهان نام تازه ای طلب کرد و از آن پس ما او را نوروز صدا 

 کرديم.

هار است. و ما دوازده فرزنديم. خواهر بزرگم، فروردين و برادر کوچکم، اسفند نام مادرم، ب

است. پدرم، بازگشته است پيروز و عمويم نوروز، پيش ماست. و مادر به شکرانه اين شادمانی، 

 سفره ای می چيند و جشنی می گيرد.

چيده است، آن روز که  اولين سين سفره ما سيبی سرخ است که مادر آن را از شاخه های دورِ آفرينش

از بهشت بيرون می آمد. ما آن را در سفره می گذاريم تا به ياد بياوريم که جهان با سيبی سرخ 

 شروع شد؛ همرنگ عشق.

مادر سکه هايی را در ظرف می چيند، سکه هايی از عهد سليمان را، سکه هايی که به نام خدا ضرب 

که تنها خدا پادشاه جهان است و تنها نام اوست  خورده است و می گويد: باشد که به ياد آوريم

که هرگز از سکه نمی افتد و تنها پيام آوران اويند که بر هستی حکومت می کنند و سکه آنان است 

 که از ازل تا ابد، رونق بازار جهان است.

مادر به جای سنبل و به جای سوسن، گياه سياووشان را بر سفره می گذارد، که از خون سياوش 

وييده است. اين سومين سين هفت سين ماست. تا به يادآوريم که بايد پاک بود و دلير و از آتش ر

گذشت. و بدانيم که پاکان و عاشقان را پروای آتش نيست. مادر می گويد: ما عاشقی می کنيم و 

 پاکی، آنقدر تا سوگ سياووش را به شور سياووش بدل کنيم.

از سبزپوشان آسمان يادی کنيم و ياری بخواهيم که جهان اگر  و سين چهارممان، سرود سروش است تا

سبز است، از سبزی آنان است و هر سبزه که هر جا می رويد از رد پای فرشته ای است که پا بر 

 خاک نهاده است.

مادر، تنگ بلور را از آب جيحون پر می کند و ماهی، بی تاب می شود. زيرا که ماهيان بوی جوی 

شناسند. و ما دعا می کنيم که آن ماهی از جوی موليان تا دريای بيکران، عشق را موليان را می 

 يکريز شنا کند.مادر می گويد: ما همه ماهيانيم بی تاب دريای دوست.

مادر، پری از سيمرغ بر سفره می گذارد تا به يادمان بياورد که سفری هست و سيمرغی و کوه قافی 

شد که پست و بلند اين سفر را تاب اوريم که هر پرنده سزاوار و ما همه مرغانيم در پی هدهد. با

 سيمرغ است. مبادا که گنجشکی کنيم و زاغی و طاووسی، که سيمرغ ما را می طلبد.

مادرم، شاخه ای سرو بر سفره می نشاند که نشان سربلندی است و می گويد: تعلق بار است، خموده 

. و سرو اين چنين است، بی تعلق و سرفراز و آزاد. و خميده تان می کند. و بی تعلقی سرافرازی

 باشد که در خاک جهان سرو آزاد باشيم.

سين هفتم هفت سين مان، سرمه ای است از خاک وطن که مادر آن را توتيای چشمش کرده است. ما نيز 

 آن را بر چشم می کشيم و از توتيای اين خاک است که بينا می شويم و چشم مان روشن.

می آورد و آيينه و قرآن، و سپند را در آتشدان می ريزد و گرداگرد اين سرزمين می مادر آب 

عرفان ) که شور و شادی و شکوه اين سرزمين را نتواند ديد. چرخاند، سپندی برای دفع چشم زخم آن

 (نظرآهاری

 

 

t.me/spiritualhealth 

 

http://sadeamaghashang.blogfa.com/post/447/%d9%87%d9%81%d8%aa-%d8%b3%db%8c%d9%86-%d9%85%d8%a7
http://sadeamaghashang.blogfa.com/post/447/%d9%87%d9%81%d8%aa-%d8%b3%db%8c%d9%86-%d9%85%d8%a7

